[image: image1.emf]








[image: image2.png]wiaw a7






[image: image3.png]- ® 000000 0 »

40000000

4000 0000

000000

000000
00000
sd0 0000

J00000




[image: image4.png]01aNPN 11 NIR? | 17N WTN? nb21p7an



[image: image5.png]


[image: image6.png]


bmch 
בס"ד

בס"ד
פרשת בא, תשפ"ו, מספר 1653

מק.
וְיָמֵשׁ חֹשֶׁךְ

חגי ניצן
התיאור של המכה התשיעית – מכת חושך – מופיע בפרשתנו בלשון ייחודית, בציווי ה' למשה (י:כא): "וִיהִי חֹשֶׁךְ עַל אֶרֶץ מִצְרָיִם וְיָמֵשׁ חֹשֶׁךְ". הסברים רבים ומגוונים ניתנו למילה "וְיָמֵשׁ" כפי שנציג להלן.
נפתח בהסברם  של חז"ל (שמות רבה יד, א)  שמפרשים את המילה "וְיָמֵשׁ" מלשון מַמָּשׁ:
"וְיָמֵשׁ חֹשֶׁךְ" – כמה היה אותו חושך? רבותינו אמרו עבה כדינר היה, שנאמר: "וְיָמֵשׁ חֹשֶׁךְ" שהיה בו מַמָּשׁ. 
כלומר, לחושך שהיה במצרים הייתה ממשות, והעובי של החושך היה "דינר". האופן שבו המדרש מגדיר את העובי של החושך – "דינר" – תמוה. מה עניין דינר לחושך? זאת ועוד, במדרש תנחומא ישן זיהו את הדינר עם הדינר שנשא את דיוקנו של הקיסר גורדיאנוס (Gordianus המאה ה-3 לסה"נ): "וכמה היה אותו החושך? רבותינו אמרו: כדינר עבה גורדיצן".
 בובר ציין כמה גרסאות אודות סוג הדינר: מרדיניצן או גירדיצרען, והכריע שמדובר בדינר "גָּרְדְּיוֹן"
 על שמו של הקיסר הרומי.

בובר
 שיער שהוספת סוג הדינר "גרדיון" כפי שמופיע במדרשים היא הוספה מאוחרת שבאה משגרת לשון על פי המופיע בבבלי (חולין נד ע"ב):
אמר זעירי: אתון דלא מיתחמי לכון שיעורא, שיעוריה בדינרא קורדינאה... אמר רבי חנא פתוראה: עילא מינאי הוה קאי בר נפחא, ובעא מיני דינרא קורדינאה לשערי ביה טריפתא.
 
וכן בירושלמי (חגיגה ג, ח; עט ע"ד): 
לא כן אמר רבי שמעון בן לקיש בשם רבי הושעיה: כעובי דינר גורדיינון היה בו.

על כך הוסיף הרב מנחם כשר השערה שהגרסה המקורית במדרש הייתה "עבה כדבר" והמעתיקים שיבשו את הגרסה וכתבו "עבה כדינר".
 אם השערתם של בובר והר' כשר נכונה, גרסת המדרש המקורית היא: כמה היה אותו חושך? רבותינו אמרו עבה דבר. כחיזוק להשערתם נציין את גרסת רש"י (י:כא): "שהיה כפול ומכופל ועב, עד שהיה בו ממש".
כעת עלינו להסביר כיצד חושך יכול להיות עב, עד שיהיה בו ממשות? זאת ועוד, במדרש "משנת רבי אליעזר" מבואר: "אפילו היו מכניסין כל נרות שבעולם, וכל אבוקות שבעולם, לא היו מאירין להן".
 אף מדרש זה אינו ברור, מדוע הנרות והאבקות לא סייעו בידם להאיר את החושך העז ששרר במצרים?
על כך עונה הרמב"ן (י:כג):
לא היה החשך הזה אפיסת אור השמש שבא שִׁמְשָׁם והיה כמו לילה, אבל היה חשך אפלה כלומר אֵיד עָב מאד שירד מן השמים ...והייתה מכבה כל נר, כאשר בכל החפירות העמוקות ובכל מקומות החשך העצום לא יתקיים הנר וכן העוברים בהרי חשך לא יעמד להם שם הנר ולא האש כלל. ...ויתכן שהיה אֵיד עָב מאד מורגש שהיה בו כמו ממש, ...כאשר הוא בים אוקינוס כעדות רבי אברהם. 
ואכן ראב"ע בפירושו לתורה העיד (י:כב):
והנה בים אוקינוס יבוא חושך עב, שלא יוכל אדם להפריש בין יום ובין לילה. ויעמוד זה לפעמים חמישה ימים. ואני הייתי שם פעמים רבות.
לפני שנציע את ההסבר שלהלן, המבוסס על תגליות ארכאולוגיות, נזכיר את גישת הרמב"ם למושג "נס":
כל המופתים היוצאים חוץ לטבע... כולם קדם בהם הרצון בששת ימי בראשית, והושם בטבע הדברים אז שיתחדש בהם מה שיתחדש. וכאשר יתחדש הדבר בעת הצורך יחשבו הרואים בו שעתה נתחדש, ואין הדבר כן.

כלומר, נס, כמו מכת חושך, אינו הפרה של חוקי הטבע, שכן התשתית לכך הונחה כבר מששת ימי בראשית.
כעת נציע הסבר לאותו אֵיד עָב. שאול הון בספרו "מלכים וחרסים", קושר בין מכת חושך לבין ההתפרצות הוולקנית שהתרחשה באי תרה (כ-110 ק"מ צפונית לכרתים) לפני כ-3500 שנים ויצרה ענן של אפר וולקני והשמידה את הממלכה המינואית.
 לדעתו אותו ענן שחור וסמיך של אפר וולקני בגודל עצום, נדד בעזרת רוחות השמים כ-800 ק"מ וכיסה את עירם של המצרים למשך שלושה ימים. לפי הסבר זה האפר והפיח הסמיך החשיך בחומר ממשי את ערי מצרים. בני ישראל שישבו בארץ גושן, במרחק רב מעיר מצרים, לא סבלו מענן הפיח הוולקני כנאמר: "וּלְכָל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הָיָה אוֹר בְּמוֹשְׁבֹתָם" (י:כג).
נזכיר בקצרה הסבר נוסף וחדשני של בעל "תורה תמימה" לשאלת הממשות במכת חושך (י:כא): 
דעניין החושך היה לא באוויר רק בעיני האנשים. והיינו שהיה מתוח תבלול על אישון העין,
 ואמרו חכמים שאותו התבלול היה נמוש ביד וגם היה כעובי דינר.
2. הסבר נוסף למילה "וְיָמֵשׁ" מופיע במכילתא דרשב"י (יד, כ):
היה מצרי עומד – אין יכול ליישב. יושב – אין יכול לעמוד. טעון – אין יכול לפרוק. פרוק – אין יכול לטעון. והיה ממשש באפילה שנאמר: 
"וְיָמֵשׁ חֹשֶׁךְ" (י:כא).
 
המכילתא מפרש את המילה "וְיָמֵשׁ" מלשון מישוש כמו "יְמַשְׁשׁוּ חֹשֶׁךְ" (אי' יב:כה). כלומר, הדרך היחידה שבה ניתן היה לזוז ממקום למקום הייתה בעזרת חוש המישוש. אומנם שורש המילה מישוש הוא מ.ש.ש., ואם כן חסרה במילה "וְיָמֵשׁ" אות ש', אך גם המילה "יְמֻשֵּׁנִי" בפסוק: "אוּלַי יְמֻשֵּׁנִי אָבִי" (בר' כז:יב), שהוראתה מישוש, כתובה עם ש' אחת.
 ועל היעדר הדגש באות ש' כתב ר' אברהם אבן עזרא (י:כא), שגם במילה "יְמִישׁוּן" המופיעה בפסוק: "יְדֵיהֶם וְלֹא יְמִישׁוּן" (תה' קטו:ז), שהוראתה מישוש, האות ש' אינה דגושה.
3. בתרגום אונקלוס מבואר שהמילה "וְיָמֵשׁ" באה מלשון "יָמִישׁ" = הסרה: "וִיהֵי חֲשׁוֹכָא עַל אַרְעָא דְמִצְרָיִם בָּתַר דְיַעְדֵי קְבֵל לֵילְיָא". כלומר, יהיה חושך על ארץ מצרים לאחר שתסור חשכת הלילה. כראיה לפירושו ציין רש"י את הכתוב "לֹא יָמִישׁ", שהוראתו לא יסור.

4. בפירושו של רבי משה הדרשן (רבו של רש"י) המילה "וְיָמֵשׁ" היא מלשון חושך. על הפסוק: "אוּלַי יְמֻשֵּׁנִי אָבִי ...וְהֵבֵאתִי עָלַי קְלָלָה וְלֹא בְרָכָה" (בר' כז:יב), כתב רבי משה הדרשן: "'אוּלַי יְמֻשֵּׁנִי אָבִי' – יחשיך העולם עלי בקללתו, כמו שנאמר 'וְיָמֵשׁ חֹשֶׁךְ'".
 כלומר, המילה "וְיָמֵשׁ" פירושה חושך.
5. נסיים בפירושו של רש"י. לדעתו המילה "וְיָמֵשׁ" באה מהמילה "אֶמֶשׁ" שהוראתה בלשון התורה היא לילה.
 לדוגמה: "הֵן שָׁכַבְתִּי אֶמֶשׁ אֶת אָבִי" (בר' יט:לד); "וֵא-לֹהֵי אֲבִיכֶם אֶמֶשׁ אָמַר אֵלַי לֵאמֹר הִשָּׁמֶר לְךָ מִדַּבֵּר עִם יַעֲקֹב מִטּוֹב עַד רָע" (שם לא:כט). אומנם בלשון התנאים המילה אֶמֶשׁ החליפה את המילה אתמול, ואחר כך בלשון האמוראים (אמוראי א"י) עד ימינו משמעותה אתמול בערב/בלילה, אך בלשון התורה משמעות המילה אֶמֶשׁ היא לילה.

הדף השבועי מופץ בסיוע קרן הנשיא

לתורה ולמדע, ומופיע גם באתר המידע של אוניברסיטת בר-אילן בכתובת:

http://www1.biu.ac.il/parasha2
כתובת דוא"ל של הדף: dafshv@mail.biu.ac.il
ניתן לפנות לכתובת זו ולקבל את הדף מדי שבוע בדוא"ל. 

[image: image7.png]wiaw a1



 הדף השבועי - אוניברסיטת בר אילן
יש לשמור על קדושת העלון
עורך: ד"ר צבי שמעון 

עורכת לשון: רחל הכהן שיף
*  הרב ד"ר חגי ניצן - משמש כרכז הערכה באגף ספרי לימוד - משרד החינוך ומרצה במכללת "הרצוג".


�   תנחומא ישן (מהדורת בובר), דף כ ע"א.


�   ראו הערוך השלם (קהוט), ב, עמ' 359.


�   תנחומא ישן (מהדורת בובר), דף כ ע"א הערה יב. 


�  תרגום: אמר זעירי (לתלמידיו): אתם שלא ראיתם את השיעור, שיעורו הוא בגודל דינר קורדינאי... אמר רבי חנא השולחני: פעם עמד מעלי בר נפחא (בן הנפח, היינו ר' יוחנן) וביקש ממני דינר קורדינאי, כדי לשער בו טריפות (כדי לשער בו חסרון בקנה של בהמה, לדעת אם היא טריפה). ראו גם בבלי, חולין נה ע"ב על כשרות הטחול "כעובי דינר זהב".


�  תרגום: האם לא אמר רבי שמעון בן לקיש בשם ר' הושעיה (ששיעור הציפוי של מזבח הזהב) כעובי דינר גורדיינין היה בו? ראו גם ויקרא רבה, צו ז, ה.


�  הרב מנחם כשר, תורה שלמה, בא, עמ' 173.


�  משנת רבי אליעזר (מהדורת גרשם הלל), עמ' 355-354.


�  רמב"ם, שמונה פרקים (מוה"ק), עמ' סא; הנ"ל, אגרות הרמב"ם (מוה"ק), עמ' צח-ק. ראו גם בראשית רבה ה, ה. על גישת הרמב"ן לנס ראו בפירושו לפרשתנו יג:טז: "שנאמין בכל דברינו ומקרינו שכולם נסים אין בהם טבע ומנהגו של עולם".


�  שאול הון, מלכים וחרסים, עמ' 18. הון מתבסס על ממצאים של הארכיאולוג היוני פרופ' ספירידון מארינאטוס. על פי הממצאים שלו, עומק הפיח באי תרה הגיע ל-50 מטר.


�  קָטָרָקְט Cataract.


�  מכילתא דרשב"י (מהדורת אפשטיין), עמ' 61.


�  מדרש לקח טוב (מהדורת בובר), עמ' 46, הערה כג, והשוו מדרש שכל טוב (מהדורת בובר), עמ' 64.


� לא ברור אם רש"י התכוון לפסוק: "לֹא יָמִישׁ עַמּוּד הֶעָנָן" (יג:כב) או לפסוק: "וּמְשָׁרְתוֹ יְהוֹשֻׁעַ בִּן נוּן נַעַר לֹא יָמִישׁ מִתּוֹךְ הָאֹהֶל" (לג:יא). בכל מקרה, רש"י אינו מקבל את פירוש אונקלוס. ראו ראב"ע (י:כא) שציין, שיפת הקראי (המאה ה-10) פירש את המילה "וְיָמֵשׁ" מלשון הסרה. ראו גם רד"ק, ספר השורשים (דפוס ברלין), שורש מ.ו.ש  (עמ' 188), שקיבל את פירושו של אונקלוס לצד פירוש המכילתא מ.ש.ש.


�  בראשית רבתי (מהדורת אלבק), עמ' 114.


� על חסרונה של האות א במילה "וְיָמֵשׁ" כתב רש"י: "יש לנו תיבות הרבה חסרות א. לפי שאין הברת ה-א ניכרת כל כך, אין הכתוב מקפיד על חסרונה".


� ראו מרדכי מישור, "'אתמול' ו'אמש' בספרות התנאים", לשוננו מ (תשל"ו), עמ' 250–253.





2

