[image: image1.emf]








[image: image2.png]wiaw a7






[image: image3.png]- ® 000000 0 »

40000000

4000 0000

000000

000000
00000
sd0 0000

J00000




[image: image4.png]01aNPN 11 NIR? | 17N WTN? nb21p7an



[image: image5.png]


[image: image6.png]


bmch 
בס"ד

בס"ד
פרשת בא, תשפ"ו, מספר 1653

"ולמען תספר"... את הסיפור הנכון
זאב קיציס
א. סיפור של חירות
יוספוס פלביוס מצא את עצמו בסביבה עוינת למדיי, לפחות בכל הנוגע לאופן שבו יש לספר את סיפור מכות מצרים, ויציאתם של בני ישראל מארץ תלאובותיהם. בזמנו כבר פשה בכל המרחב היווני-מצרי מיתוס אלטרנטיבי, שאינו סותר במישרין את המסופר במקרא ובתרגום השבעים, ובכל זאת זהו סיפור אחר מאוד מזה המוכר לנו מהפרשות המקראיות שבהן אנו עסוקים כעת. 
הסיפור המוכר לנו, כיצד א-לוהי ישראל היכה שוב ושוב את המצרים, עד שניאות פרעה לשלח את בני ישראל, קיבל במיתוס החדש עיוות, המדיף ניחוח של שנאת זרים. אולי זהו הרגע ההיסטורי שבו אנו יכולים לזהות במובהק את ניצניה של שנאת ישראל, כפי שנקראה לימים: "אנטישמיות". המיתוס ההלני החדש אישר כי אכן בני ישראל גרמו למכות איומות שהושתו על המצרים, אלא שהיה זה בגלל זוהמתם של שבטי ישראל. הם הפיצו מחלות קטלניות והזיקו כל כך לסביבתם, עד שביקשו המצרים לגרשם אל המדבר מחמת מיאוס. 
הראשון להעלות את המיתוס הזה על הכתב היה הקטאיוס איש אבדרה, בספרו "אגיפטאקה", והחל מראשית המאה השלישית לפנה"ס המשיך המיתוס להופיע בצורות שונות אצל סופרים והיסטוריונים בני התרבות ההלנית. כך למשל הקטאיוס:
כאשר בימי־קדם התרגשה ובאה מגפה קטלנית ארץ הקרוי כיום יהודה, שאינו רחוק ממצרים והיה בזמנו ריק מאדם. בראש המושבה הזאת 
[image: image7.png]wiaw a1




* ד"ר זאב קיציס, מלמד בבית הספר ללימודי יהדות ותרבות ישראלית, אוניברסיטת בר-אילן, ומלמד בישיבת מעלה גלבוע.
עמד איש בשם משה, שהיה משכמו ומעלה הן בחוכמתו והן בעוז רוחו (פטר שפר, יוּדוֹפובּיה, עמ' 32-29).
וכך מפרט דיודורוס היווני:
אבות אבותיהם של היהודים גורשו מכל שטח מצרים בתור כופרים שנואי האלים. שכן במטרה לטהר את הארץ, כל אלה שנשאו על גופם סימנים לבנים וסימני צרעת קובצו יחדיו וגורשו אל מעבר לגבול, כמי שמארה רובצת על ראשם. הפליטים כבשו את סביבות ירושלים, ומשארגנו את עם היהודים הפכו את שנאתם לאנושות למסורת (שם, עמ' 39). 
ואכן, מיתוס גירוש בני העם הכפרני ומפיץ הנגעים השונים הפך לבסוף לעלילה הקדומה ביותר אודות היהודים. הם נתפסו כשבט מצורעים המפיצים מחלות, ובפרט צרעת. אפילו תרגום השבעים, שבו מושמטת העובדה שידו של משה הפכה מצורעת, והיא מתוארת רק כמי שהפכה "כשלג", מעיד על תגובה לעלילה שהלכה ותפסה מקום בתודעתם של בני התקופה.  
פלביוס טורח להתווכח עם הטענה הזו, ומקדיש לכך חלק חשוב מספרו הפולמוסי "נגד אפיון". כוחה של טענת השקר ההלנית נובע, כמובן, דווקא מן הדמיון שלה וה"אישוש" לכאורה מן הכתובים עצמם; השחין, הכינים, הזוהמה והמוות שפגעו במצרים בגינם של שבטי ישראל; דרישתם של המצרים לגרש את אלו הגורמים לאובדנה של מצרים; ולבסוף – הדרישה של פרעה עצמו "להסיר מעליו את המוות הזה" (ע"פ שמות י:יז) ולגרשם אל המדבר. במובן זה, ההבדל בין הסיפור המקראי לבין זה ההלני אינו בתיאור העובדות, אלא בפרשנותן. וליתר דיוק, האופן שבו יש לספר את נרטיב היציאה ממצרים ולעצבו. זיכרון העבדים שגורשו ממצרים בחיפזון, לאחר שגרמו למוות ומחלות, עשוי להיות ממוסגר הן כסיפור גירוש והן כסיפור יציאה מעבדות לחירות; הן ככפייה והן כניצחון מפואר וניסי. 
מנקודת מבט זו, נראה כי כבר הפסוקים הראשונים בפרשתנו, אף שנכתבו כמובן שנים רבות לפני הוויכוח עם המיתוס ההלני, מודעים לחשיבותו העליונה של אופן ההיגוד ושל עיצוב המסגרת הסיפורית. הכבדת לב פרעה נועדה "למען" שתי מטרות הקשורות זו בזו: האחת היא שימת האותות והמכות בקרב המצרים, והאחרת הנובעת ממנה, שתוביל ל"סיפור" שיסופר באוזני הבנים: 
וַיֹּאמֶר ה' אֶל מֹשֶׁה בֹּא אֶל פַּרְעֹה כִּי אֲנִי הִכְבַּדְתִּי אֶת לִבּוֹ וְאֶת לֵב עֲבָדָיו לְמַעַן שִׁתִי אֹתֹתַי אֵלֶּה בְּקִרְבּוֹ. ולְמַעַן תְּסַפֵּר בְּאָזְנֵי בִנְךָ וּבֶן בִּנְךָ אֵת אֲשֶׁר הִתְעַלַּלְתִּי בְּמִצְרַיִם וְאֶת אֹתֹתַי אֲשֶׁר שַׂמְתִּי בָם, וִידַעְתֶּם כִּי אֲנִי ה' (שמ' י:א-ב). 
כלומר, אירועי המכות יבואו אל שלמותם רק כשהם יהפכו לסיפור של ניצחון לאומי ודתי, המביא גם לידיעת השם. פעולת הסיפור היא ההכרעה כי האירוע בכללו משמעו גאולה, ולא ענישה או שעבוד. שיירת המהגרים, שיצאה ממרכז הציוויליזציה של העולם העתיק אל נדודים בארץ צייה ושממה, בחרה לראות בכך חופש, שחרור, נס וניצחון. 
ב. סלַפּסטִיק, צחוק הילדים והגאולה  
והנה, אירוע ההיגוד, למרות חשיבותו המכרעת, צריך לכלול דווקא מפגש של מבוגר עם ילד, ובפרט ילדים קטנים. התכלית: "לְמַעַן תְּסַפֵּר בְּאָזְנֵי בִנְךָ וּבֶן בִּנְךָ" (שם:שם) מצביעה על נוכחות דווקא של ילד צעיר. סיפור ה"אותות" ומכות מצרים מתואר כסיפור המתאים במיוחד לילדים. קל להבין מדוע;  המכות מציפות את התודעה באירועים גרפיים מלאי דמיון, ואפילו סוג של הומור (אכזרי מעט, יש להודות). 
הגיבור הרשע שב ו"מחליק על אותה קליפת בננה", וממשיך להכביד את ליבו. כתוצאה מכך המים הפכו לדם, ארצו מוצפת בצפרדעים ירוקים, ושערותיו מתמלאות בכינים! הנה הוא נשבר, מתחרט, אך בחוסר החלטיות, המעידה על חולשתו, הוא חוזר ומרשיע. המכות שבות ונוחתות: חיות רעות פולשות לארצו, בהמותיו מתות, ברד יורד על חולות המדבר, חושך משונה משתרר ומוות; הנה הוא רץ (בפיג'מה?) להתחנן על נפשו. הכול על פי מיטב חוש ההומור המזכיר את הקולנוע האילם. במונחים קולנועיים לפנינו "סלַפּסטִיק" קומי. ה"התעללות" עצמה חושפת את פניה כקומדיה, כ"עלילה" וכסיפור. 
בדרך זו פירש את המילה גם בעל "הכתב והקבלה", אך רוב המפרשים הרחיקו את המילה "התעללות" מן המונח "עלילה" ומעשה, המופיע גם הוא במקרא. כך למשל רש"י על אתר. 
לא במקרה נהג אחד ממורי החסידות, ר' מנדל מרימנוב, לספר לילדים הצעירים בליל הסדר סיפור ארוך ומפותח, שאותו צירף לסיפור יציאת מצרים. בסיפורו של הרבי מופיע איכר שהאדון הרשע והשחצן השפיל באופן מבזה. מכאן האריך הרימנובר לספר כיצד נקם האיכר באדון בצורות מקוריות ומשעשעות. כמו בפרשותינו, הסיפור מכיל שילוב של התעללות והומור, באופן שוודאי חיזק אצל הילדים את האמונה בניצחונו של הטוב ובנפילתו הכואבת של האויב המושבע. המרחב הסיפורי מאפשר לילד לבוז לבעל השררה, ולחוש את חופש האפשרויות שניתן ל"בני חורין". 
בספרו "קסמן של אגדות" הצביע ברונו בטלהיים על החשיבות של ביטויי האלימות והאימה בסיפורי הילדים. בעזרת הסיפורים מתמודד הילד עם הבלתי מובן והמאיים, לומד להכיל אותם ולהאמין בניצחונו של הטוב. אך נראה כי דרישתו של ה' בפרשתנו לעסוק בסיפור אינה נוגעת רק לעיצוב נפש הילדים, אלא דווקא לחינוכם של אלו המסַפרים לאותם הילדים. המסַפר עצמו, כשהוא מתאר בהרחבה ובהומור את מפלתו של השונא, עובר תהליך אישי. הדיבור אל הילד מעצב את הסיפור בצורה החדה ביותר כסיפור של גבורה וניצחון. וכך, בלי תחכום ובשמחה פשוטה, אוחז גם המבוגר בנרטיב הניצחון עתיק היומין, והבלתי מעורער: "וִידַעְתֶּם כִּי אֲנִי ה'". 
הדף השבועי מופץ בסיוע קרן הנשיא

לתורה ולמדע, ומופיע גם באתר המידע של אוניברסיטת בר-אילן בכתובת:

http://www1.biu.ac.il/parasha2
כתובת דוא"ל של הדף: dafshv@mail.biu.ac.il
ניתן לפנות לכתובת זו ולקבל את הדף מדי שבוע בדוא"ל. 

 הדף השבועי - אוניברסיטת בר אילן
יש לשמור על קדושת העלון
עורך: ד"ר צבי שמעון 

עורכת לשון: רחל הכהן שיף

2

