[image: image1.emf]








[image: image2.png]wiaw a7






[image: image3.png]- ® 000000 0 »

40000000

4000 0000

000000

000000
00000
sd0 0000

J00000




[image: image4.png]01aNPN 11 NIR? | 17N WTN? nb21p7an



[image: image5.png]


[image: image6.png]


bmch 
בס"ד

בס"ד
פרשת חקת, תשפ"ה, מספר 1625

מק.
סיפור הנחשים ונחש הנחושת – החטא, העונש והתיקון
עמוס פריש

בפרשתנו מופיע סיפור התלונה האחרון שבספר במדבר – סיפור הנחשים ונחש הנחושת (במ' כא:ד-ט). ניתן לחלק את הסיפור לארבעה חלקים: 1) החטא (פס' ד–ה); 2) העונש (ו); 3) בקשת ההצלה (ז); 4) ההצלה (ח–ט).
 
נעיין בחמש שאלות המתעוררות למקרא הסיפור; שאלה אחת על כל אחד מארבעת החלקים, ושאלה אחת כללית:
1)  החטא: תלונה של העם, ובה ניסוחים דומים, הופיעה בקרבת מקום טקסטואלית בפרשתנו,
 אך שָם ה' נענה לבקשה ולא העניש כלל את העם. מהי החומרה בדברי העם בסיפורנו, שבעטיה התגובה 
הא-לוהית כה חמורה ​– התקפת נחשים המביאה לתוצאה של "וַיָּמָת עַם רָב מִיִּשְׂרָאֵל" (פס' ו)? 

2)  העונש: איך העונש מכוון ומתאים אל החטא? 
3) בקשת ההצלה: מה הייתה כוונת העם בבקשתם ממשה שיתפלל אל ה' "וְיָסֵר מֵעָלֵינוּ אֶת הַנָּחָשׁ" (פס' ז)? האם רק להפסקת פעילות הנחשים או גם לריפוי מי שכבר נושכו? וכיצד יש להבין את הניסוח הסתמי האמור על תפילת משה: "וַיִּתְפַּלֵּל מֹשֶׁה בְּעַד הָעָם" (שם) – האם מילא את בקשתם במדויק או שינה ממנה? 
4) ההצלה: איך ההסתכלות אל נחש הנחושת מביאה לרפואת הנשוכים? 
5) המילה "עָם" בולטת בסיפורנו בהופיעה בו שבע פעמים (שש פעמים היא מיודעת: "הָעָם" וכן "בָּעָם", ופעם אחת אינה מיודעת: "עַם רָב"). היא מופיעה כבר בפסוק הראשון, אך אינה ממשיכה עד סוף הסיפור. הופעתה האחרונה היא כמילה האחרונה של הקטע השלישי, כאילו היא נבלמת לפני המעבר לקטע האחרון. היש לכך משמעות? 
א. החטא
בני העם מתלוננים "אֵין לֶחֶם וְאֵין מַיִם" (במ' כא:ה), אך מייד הם מדברים על הלחם הקלוקל. האין הם סותרים בכך את עצמם? ובכלל, הטיעון בדבר התזונה מוזר לאור המצג שתיאר את מצוקת העם בשל המעקף סביב ארץ אדום: "וַתִּקְצַר נֶפֶשׁ הָעָם בַּדָּרֶךְ" (א). במקום תלונה אקטואלית על הדרך, אנו שומעים תלונה על טיב המזון שאותו הם אוכלים זה שנים. 
ניתן למצוא בפרשנות המסורתית שתי גישות להבנת דברי המתלוננים: א) הגישה המקילה, שאותה נכנה הפסיכולוגיסטית, מקשרת בין האוכל לדרך: בני העם חשבו, שהמועקה שחשו בעקבות סיבוב ארץ אדום נבעה מסוג המזון שאכלו, מזון המתעכל במהירות ולא מתאים לנסיבות. את דבריהם "אין לחם ואין מים" אין לתפוס כמשמעם, אלא כקביעה שאין להם לחם הולם לתנאי חייהם (כך, למשל, אור החיים).   ב) הגישה המחמירה, שאותה נכנה הפורמליסטית, מתייחסת למילים כמשמען ורואה כאן צירוף של בעיות. כך, לדוגמה, ר' יצחק שמואל רג'יו, הנוקט עמדה זו בנחרצות:
בקשו תואנה לומר שהם יראים למות במדבר, וזה שקר... ושקר דברו האנשים האלה, כי לא קצו בלחם השמים, שהרי התורה העידה שהיה המן לשבוע... דברו בכעסם כזבים אלו, וחללו כבוד ה׳ שהמטיר להם לחם אבירים, ולכן היה פשעם עצום מאוד. 
ונוסיף, שהאזכור "בַּלֶּחֶם הַקְּלֹקֵל" תיכף להכרזה "אין לחם" מצטייר כחושף שקר (בניגוד להסבר הגישה הראשונה); באמת יש לחם, אלא שהוא בעייתי לדעתם. חיזוק לכך מצוי בעובדה שלא ניתן להסביר בדרך זו את "ואין מים", שהרי לא מצאנו כלל טענה על איכות המים. גם הגדרת המן כ"קלֹקל", יהא משמע המילה אשר יהא, היא שלילית בהקשרה. 

ניתן אפוא לראות כאן רצף של אמירות קשות, כולל הטחת דברים כלפי הקב"ה: "וַיְדַבֵּר הָעָם 
בֵּא-לֹהִים וּבְמֹשֶׁה" (במ' כא:ה, ולדברי חז"ל בתנחומא, עצם הצירוף הזה בעייתי – השוואת העבד לקונו). בשל ביקורת לא מבוססת ולא מוצדקת זו, הם נענשים בחומרה. 

ב. העונש
מהו העונש המדויק? לפי הסבר אחד, זו מעין מכת ערוב מצומצמת; ה' שיסה בעם נחשים (כך עולה מתרגום אונקלוס: "וְגָרִי ה' בעמא"). אולם הסבר שונה נאחז במשמע אחר של הפועל "שִלח" – שחרר: ה' אִפשר לנחשים הקיימים במדבר (על הימצאותם במדבר אנו שומעים במפורש בדברים ח:טו) לפגוע בעם. וכך למשל פירש רש"ר הירש. 
מהו הרקע לעונש הזה, איך הוא מתאים אל החטא? לפי ההבנה שמדובר בשחרור נחשים קיימים, ר' יצחק עראמה מבאר (עקידת יצחק, שער פא):
ולפי זה דן אותם השם יתעלה על פי דרכם. אמר: כיון שאין חפצכם לחיות כי אם על המנהג הטבעי, אף אני אעשה זאת לכם, שאניח הנחשים השרפים אשר במדבר הגדול ההוא לטבעם ולא אחסום פיהם מהזיק לכם כמו שעשיתי עד הנה; וכן עשה... 
ביאורים אחרים הולמים את ההסבר הראשון – שיסוי נחשים, והם מתייחסים אל הדמיון או ההנגדה בין דיבור בני העם לבין הנחש, כגון שני הטעמים המובאים בפירוש רש"י (בעקבות תנחומא):
יבא נחש שלקה על הוצאת דבה ויפרע ממוציאי דבה. יבא נחש שכל המינין נטעמין לו טעם אחד, ויפרע מכפויי טובה שדבר אחד משתנה להם לכמה טעמים.
בכיוון אחר – הסתמכות על רשימת עונשים המובאת בדברי חז"ל (משנה אבות ה:ט) – צועד ר' יצחק שמואל רג'יו: 
לפי שהיה בזה חילול השם... לכן נענשו במשלחת חיה רעה, כדרך ששנינו: "חיה רעה באה לעולם על שבועת שוא ועל חילול השם". 
ג. בקשת ההצלה 
העם ביקש, שהתוצאה של תפילת משה אל ה' תהיה: "וְיָסֵר מֵעָלֵינוּ אֶת הַנָּחָשׁ" (ז). מה כוונתם, האם רק הפסקת פעילות הנחשים, או גם ריפוי של מי שכבר נושכו? נחלקו הדעות. לפי הבנה אחת (לדוגמה: אור החיים), גם אלה שכבר נושכו, יירפאו. אך לדעה אחרת (לדוגמה: ר' משה אלשיך), הדברים מוסבים רק על הפסקת פעילות חדשה של הנחשים. 
אשר לתפילת משה, "וַיִּתְפַּלֵּל מֹשֶׁה בְּעַד הָעָם", ניתן לטעון שמשה מילא בדיוק את בקשתם. אם הבקשה הייתה רק כלפי נשיכות חדשות, הרי כך עשה. אבל ר' משה אלשיך, בעל הפירוש המינימליסטי של בקשת העם, טוען שמשה ביקש מה' מעֵבר לבקשת העם. לכן נאמר: "וַיִּתְפַּלֵּל מֹשֶׁה בְּעַד הָעָם", ניסוח סתמי, הכולל התייחסות גם למי שכבר נושכו.
בפועל, מה שקרה היה כנראה שונה. מלשון הכתוב ניתן להבין שהבקשה לא נענתה במלואה, שהיו עוד מי שנושכו גם בהמשך (וראו בסעיף ה), אלא שלכל אלה הייתה אפשרות ריפוי באמצעות נחש הנחושת.

ד. ההצלה
מה משמעות ההבטה אל נחש הנחושת? המשנה (ראש השנה ג, ח) משווה אירוע זה אל הרמת ידיו של משה במלחמה בעמלק. בשני המקרים היא מדברת על הסתכלות של ישראל כלפי מעלה, "ומשעבדין את לבם לאביהם שבשמים", וזה מה שהביא את הניצחון או את הרפואה. ההסתכלות כלפי מעלה אינה נזכרת בסיפור המלחמה בעמלק (שמ' יז:ח-טז), ודומה שהיא יישום של המסופר אצלנו על ההבטה בנחש הנחושת. נחש הנחושת כשלעצמו אין בו כל כוח סגולי, אלא הוא מעין מיצג סמלי פרדוקסלי; ההסתכלות אל צלמו של הנחש – שהוא המקור לבעיה האקטואלית – יכולה לרפא, לא משום שיש בו משהו, אלא בהיותה ציות לדבר ה'. 
ה. במבט כולל 
תופעה בולטת שחשפנו היא הופעת המילה "עָם" בסיפורנו שבע פעמים, תוך סיום ההופעות בסוף פס' ז. לטעמנו אין זה מקרה, אלא יש בכך ביטוי מילולי לשינוי בתפיסה. עד נקודה זו, דהיינו, בשלושת הקטעים הראשונים של הסיפור, התפיסה הייתה לאומית: החטא, העונש, הבקשה ממשה וגם תפילת משה – כל אלה קשורים בעם. אולם תגובת ה' בקטע האחרון מעבירה אותנו מן המישור הלאומי אל המישור האישי הפרטי. ראינו שיש מחלוקת אם הכוונה להפסקת נשיכת הנחשים מכאן ולהבא, או אולי גם לריפוי של מי שכבר נושכו. בכל מקרה מדובר בהפסקה מוחלטת של פעולתם. תגובת ה', ובעיקר דברי הכתוב, "וְהָיָה אִם נָשַׁךְ הַנָּחָשׁ אֶת אִישׁ וְהִבִּיט" (ט), מעידים שנשיכת הנחשים לא נפסקה (השוו ר' יצחק שמואל רג'יו על אתר). משמעות הדברים היא, שבעוד שציפיית העם ומשה הייתה לסליחה קולקטיבית ברמה הלאומית, בחינת "וְכִפֶּר... וּבְעַד כָּל קְהַל יִשְׂרָאֵל" (וי' טז:יז), תגובת ה' מעבירה את ההצלה למישור הפרטי; כל אדם ואדם יידון לפי מצבו האישי. יהיו אנשים שיינשכו, ורפואתם תהיה תלויה בהם עצמם; יינצל כל מי מהם שיביט (כנראה פעולה אינטנסיבית יותר מ"ראה"), וכאמור, ההבטה היא ציות לדבר ה'. נמצא שהתופעה הסגנונית של המעבר מדיבור על העם לדיבור על האיש הבודד משקפת את ההפתעה שבתגובת ה' – העברת ההצלה למישור הפרט. 
לפנינו דוגמה מאלפת למקום הפרט בספר במדבר; אותו ספר שעצם כינויו "חומש הפקודים" (כולל בשפות לועזיות) יכול ליצור רושם של דגש על הכלל ועל הכמות ולא על האדם הבודד. והנה גם כאן יש בספר התייחסות משמעותית אל הפרט.
 
כאמור, זה סיפור התלונה האחרון, וליכט
 מביא הסבר, שייתכן שהוצב אחרון כסיום טוב, בגלל המיוחד שבו – תיאור תשובת העם המתגלמת בהצהרה המפורשת: "חָטָאנוּ" (ז). לכך נוסיף את מתן האפשרות של תיקון והצלה לכל אחד ואחד. 
הדף השבועי מופץ בסיוע קרן הנשיא

לתורה ולמדע, ומופיע גם באתר המידע של אוניברסיטת בר-אילן בכתובת:

http://www1.biu.ac.il/parasha2
כתובת דוא"ל של הדף: dafshv@mail.biu.ac.il
ניתן לפנות לכתובת זו ולקבל את הדף מדי שבוע בדוא"ל. 

[image: image7.png]wiaw a1



 הדף השבועי - אוניברסיטת בר אילן
יש לשמור על קדושת העלון

עורך: ד"ר צבי שמעון 

עורכת לשון: רחל הכהן שיף
*  פרופ' אמריטוס עמוס פריש, המחלקה לתנ"ך וביה"ס ללימודי יסוד ביהדות, אוניברסיטת בר-אילן.


�  השוו: י' ליכט, פירוש על ספר במדבר, ב, ירושלים תשנ"א, עמ' 215. 


�  השוו: "וְלָמָה הֲבֵאתֶם אֶת קְהַל ה' אֶל הַמִּדְבָּר הַזֶּה לָמוּת שָׁם אֲנַחְנוּ וּבְעִירֵנוּ. וְלָמָה הֶעֱלִיתֻנוּ מִמִּצְרַיִם לְהָבִיא אֹתָנוּ אֶל הַמָּקוֹם הָרָע הַזֶּה לֹא מְקוֹם זֶרַע וּתְאֵנָה וְגֶפֶן וְרִמּוֹן וּמַיִם אַיִן לִשְׁתּוֹת" (כ:ד-ה) // "וַיְדַבֵּר הָעָם בֵּא-לֹהִים וּבְמֹשֶׁה לָמָה הֶעֱלִיתֻנוּ מִמִּצְרַיִם לָמוּת בַּמִּדְבָּר כִּי אֵין לֶחֶם וְאֵין מַיִם וְנַפְשֵׁנוּ קָצָה בַּלֶּחֶם הַקְּלֹקֵל (כא:ה).


�  למעמדו החשוב של היחיד בספר במדבר וביהדות בכלל ראו לדוגמה: הרב י' זקס, שיעורים במנהיגות, ירושלים 2023, עמ' 141–144. 


�  ליכט (לעיל, הערה � NOTEREF _Ref198628266 \h  \* MERGEFORMAT ��1�), שם.  





2

