[image: image1.emf]








[image: image2.png]wiaw a7






[image: image3.png]- ® 000000 0 »

40000000

4000 0000

000000

000000
00000
sd0 0000

J00000




[image: image4.png]01aNPN 11 NIR? | 17N WTN? nb21p7an



[image: image5.png]


[image: image6.png]


bmch 
בס"ד

בס"ד
פרשת עקב, תשפ"ה, מספר 1631

מק.
קדושת שבט לוי
מיכאל קנובסקי
בתוך נאומו של משה על המאורעות שעברו בני ישראל בארבעים שנותיהם במדבר, הוא מזכיר את קדושתו של שבט לוי ואת הבחירה בו לשרת בקודש:
        בָּעֵת הַהִוא הִבְדִּיל ה' אֶת שֵׁבֶט הַלֵּוִי לָשֵׂאת אֶת אֲרוֹן בְּרִית ה' לַעֲמֹד לִפְנֵי ה' לְשָׁרְתוֹ וּלְבָרֵךְ בִּשְׁמוֹ עַד הַיּוֹם הַזֶּה (דב' י:ח). 
לפי מפרשים רבים (רש"י, רשב"ם, רבינו בחיי ועוד), "בעת ההיא" זהה לנקודת הזמן "בעת ההיא" שמוזכרת בתחילת הפרק: "בָּעֵת הַהִוא אָמַר ה' אֵלַי פְּסָל לְךָ שְׁנֵי לוּחֹת אֲבָנִים כָּרִאשֹׁנִים וַעֲלֵה אֵלַי הָהָרָה וְעָשִׂיתָ לְּךָ אֲרוֹן עֵץ" (דב' י:א), ולא לנקודת הזמן של שני הפסוקים הקודמים לבחירת שבט לוי: 
וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל נָסְעוּ מִבְּאֵרֹת בְּנֵי יַעֲקָן מוֹסֵרָה שָׁם מֵת אַהֲרֹן וַיִּקָּבֵר שָׁם וַיְכַהֵן אֶלְעָזָר בְּנוֹ תַּחְתָּיו. מִשָּׁם נָסְעוּ הַגֻּדְגֹּדָה וּמִן הַגֻּדְגֹּדָה יָטְבָתָה אֶרֶץ נַחֲלֵי מָיִם (דב' י:ו-ז).
מות אהרון המסופר בפסוקים אלה קורה בשנת הארבעים, לעומת יצירת הלוחות השניים ובחירת שבט לוי המתרחשים בשנה הראשונה במדבר. רש"י כותב: 
בעת ההיא – בשנה הראשונה לצאתכם ממצרים וטעיתם בעגל, ובני לוי לא טעו, הבדילם המקום מכם. וסמך מקרא זה לחזרת בני יעקן לומר שאף בזו לא טעו בה בני לוי אלא עמדו באמונתם. 
רש"י קובע ששבט לוי נבחר לשרת את ה' לאחר שלא חטאו בחטא העגל. הסיבה שמשה הזכיר שני מאורעות שהתרחשו בפער של ארבעים שנה (חטא העגל והנסיעה מבארות בני יעקן) היא כדי להמחיש שבחירת שבט לוי לא הייתה בשל מעשה חד פעמי – 
[image: image7.png]wiaw a1




*  ד"ר מיכאל קנובסקי עורך מדעי ובוגר הכולל והמחלקה לביולוגיה באוניברסיטת בר-אילן. דברים אלה נכתבו בהודיה עמוקה לה' על הולדת הנכד נפתלי יוסף דב לילדינו תמר ויצחק.
אי השתתפותם בחטא העגל – אלא שאמונתם בקב"ה הייתה איתנה במשך כל זמן היותם במדבר. הזכרת בני יעקן מרמזת על הסיפור שהתרחש אחרי מות אהרון, שכאשר נסתלקו ענני הכבוד, בא מלך ערד ותקף את בני ישראל, וחלקם רצו לברוח חזרה
למצרים. אז קמו בני לוי ונלחמו עם השבטים                          ובלשונו של רש"י: "עמדו באמונתם" לנוע לכיוון ארץ ישראל.  
       למעשה, שבט לוי לא הובדל כשבט מיוחד אלא לאחר בניית המשכן, בשנה השנייה לצאת בני ישראל ממצרים. אבל הפוטנציאל של בחירת שבט לוי נולד כבר אחרי מעשה העגל, כפי שמסביר המהר"ל בפירושו "גור אריה" על התורה: 
אף על גב שהלווים לא הובדלו עד שנה שניה אחר הקמת המשכן, מכל מקום בדבור ובמצווה כבר הבדילם הקב"ה, אלא שלא היה גמר מעשה עד אחר שהוקם המשכן, כי לא נתחנכו הלווים קודם שנתחנכו אהרן ובניו. 
הרמב"ן מתקשה לקבל את פירושו של רש"י, בגלל הפרש הזמן בין חטא העגל לבין בחירת הלויים שאירעה אחרי בניית המשכן. לכן הוא מפרש, שההבדלה בפסוק ח' מתייחסת להבדלה הפנימית שבתוך שבט לוי; הבדלת אהרון ובניו הכוהנים משאר העם, שכן הם נבחרו, כמו שהפסוק מדגיש: "לַעֲמֹד לִפְנֵי ה' לְשָׁרְתוֹ וּלְבָרֵךְ בִּשְׁמוֹ עַד הַיּוֹם הַזֶּה" (י:ח). וכך הרמב"ן כותב: 
והנכון בעיני כי 'בָּעֵת הַהִוא' השני (בפסוק ח') כראשון (לעיל פסוק א'), כי בעת שאמר לו 'פְּסָל לְךָ שְׁנֵי לֻחֹת אֲבָנִים' (שמ' לד:א) נתרצה לישראל ונצטווה על המשכן, ואז נתרצה גם לאהרן ונצטווה 'וְעָשׂוּ בִגְדֵי קֹדֶשׁ לְאַהֲרֹן אָחִיךָ וּלְבָנָיו לְכַהֲנוֹ לִי' (שם כח:ד)... ולכך אמר כי אלעזר כהן תחת אביו שהייתה בהם משחתם לכהונת עולם לדורותם. ועשה הבדלת כל השבט ענין אחד כי מן היום ההוא היה לפניו שיהיו שבטו נתונים נתונים לו לעבוד עבודת המשכן. או יאמר כי שבט הלוי נבדל בעת ההיא להיות הכוהנים מהם כי גם הם נושאים הארון וכן 'ויתנה אל הכוהנים בני לוי הנושאים את ארון ברית ה'' (להלן לא:ט) והם שישרתו לשם ויברכו בשמו. וטעם 'עד היום הזה' בעבור כהונת אלעזר, כאומר אז הבדילם לשרתו ויהי כן עד היום הזה.   
כנראה ששבט לוי היה מובדל משאר השבטים עוד הרבה לפני חטא העגל. אומנם אין זה מוזכר במפורש, אבל התורה רומזת לכך בגלוי. בתחילת ספר במדבר, ה' מצווה את משה לפקוד את כל השבטים מבן עשרים שנה ומעלה, ואילו את שבט לוי מבן חודש ומעלה. גודל כל שבט היה בממוצע כחמישים אלף נפש (כשש מאות אלף חלקי 12). לעומת שאר השבטים, מספר הלווים מבן חודש (ולא עשרים שנה) ומעלה היה כ-22,000. על הבדל תהומי זה הרמב"ן כותב (במ' ג:טו): 
והנה לא יגיעו (הלווים) מבן עשרים שנה ומעלה לחצי שבט מישראל הפחות שבכולם... ואני חושב שזה חיזוק למה שאמרו רבותינו כי שבטו של לוי לא היו בשעבוד מלאכת מצרים ובעבודת פרך. והנה ישראל אשר מררו המצרים את חייהם בעבודה קשה כדי למעטם, היה הקב״ה מרבה אותם כנגד גזרת מצרים, כמו שאמר: "וְכַאֲשֶׁר יְעַנּוּ אֹתוֹ כֵּן יִרְבֶּה וְכֵן יִפְרֹץ" (שמ' יא:יב)... אבל שבטו של לוי היו פרים ורבים כדרך כל הארץ, ולא עלו למעלה כשאר השבטים. 
לפי הרמב"ן, ההבדל המספרי הגדול בין שבט לוי לשאר השבטים מצביע על האפשרות הסבירה שבני שבט לוי לא היו משועבדים במצרים, אולי בשל היותם מובדלים לתפקיד רוחני כלשהו עוד בהיותם שם. גם רש"י מסביר כך את העובדה שמשה ואהרון, ששניהם משבט לוי, באו והלכו מארמונו של פרעה כרצונם, ולא נראה שהיו משועבדים למצריים. על הפסוק "וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם מֶלֶךְ מִצְרַיִם לָמָּה מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן תַּפְרִיעוּ אֶת הָעָם מִמַּעֲשָׂיו לְכוּ לְסִבְלֹתֵיכֶם" (שמ' ה:ד) רש"י מפרש:
לסבלתיכם – לכו למלאכתכם שיש לכם לעשות בבתיכם, אבל מלאכת שעבוד מצרים לא הייתה על שבטו של לוי. ותדע לך שהרי משה ואהרן יוצאים ובאים שלא ברשות. 
רש"י ורמב"ן נתמכים גם במדרש חז"ל (שמות רבה ה טז ובעוד מדרשי חז"ל) שאומר: "אמר רבי יהושע בן לוי שבטו של לוי פנוי היה מעבודת פרך". 
לכוהני דת במצרים היה מעמד מיוחד עוד מזמנו של יוסף. אולי העובדה שבני שבט לוי לא היו משועבדים במצרים מראה על מעמד דתי כלשהו. עבודת קורבנות במצרים, אם הייתה, נעשתה כנראה על ידי הבכורות, כי הם אלו שהקריבו בזמן מתן תורה. בפרשתנו אין רמז לתפקיד בני לוי במצרים, כי כל התפקידים הנמנים כאן קשורים למשכן. אפשר למצוא רמז לתפקידם במצרים בברכת משה לשבט לוי בסוף התורה: "יוֹרוּ מִשְׁפָּטֶיךָ לְיַעֲקֹב וְתוֹרָתְךָ לְיִשְׂרָאֵל" (דב' לג:י). משה בחר בשבט לוי להיות ממשיכי דרכו להורות הלכה בישראל אחרי פטירתו. ומדוע בחר משה בשבט לוי לתפקיד זה ולא בנשיאים, בדיינים או בשבעים הזקנים? כנראה משום שכבר במצרים היה שבט לוי מובדל משאר השבטים להיות מופקדים על שמירת מורשתו של עם ישראל ועל תורת האבות שעברה מאברהם אבינו ("כִּי יְדַעְתִּיו לְמַעַן אֲשֶׁר יְצַוֶּה אֶת בָּנָיו וְאֶת בֵּיתוֹ אַחֲרָיו וְשָׁמְרוּ דֶּרֶךְ ה' לַעֲשׂוֹת צְדָקָה וּמִשְׁפָּט" בר' יח:יט) ליצחק, ליעקב ולבניו. אומנם אין רמז בכתוב על היות כל שבט לוי מופקד על כך, אך חז"ל קובעים שעמרם, אביו של משה, היה המנהיג הרוחני של בני ישראל בזמן השעבוד: "עמרם גדול הדור היה" (בבלי, סוטה יב ע"א); "שהיה עמרם ראש הסנהדרין" (שמות רבה א יג); "דברי חכמים בנחת נשמעים – זה עמרם ובית דינו" (מדרש רבה קהלת פרשה ט). וייתכן שבית דינו של עמרם היה מורכב מלוויים.
ייתכן אם כן, שמשום ששבט לוי היה מובדל מיתר השבטים כבר בימי השעבוד במצרים,
 אין אנו מוצאים התמרמרות מצד בני ישראל על הבחירה בבני לוי לשרת את ה' במשכן. רק לאחר שבחר משה, על פי ה', באהרון ובבניו להיות מובדלים משבט לוי בקדושת יתר, קמו קורח ועדתו וניסו לטרוף את הקלפים. נראה אם כן, שבחירת שבט לוי על כל מובניו נמשכה לאורך כמה שלבים. התהליך החל בזמן שבני ישראל היו במצרים, המשיך לאחר חטא העגל ובניית המשכן, וממשיך עד היום במצווה לקדש את הכוהנים בני לוי.
הדף השבועי מופץ בסיוע קרן הנשיא

לתורה ולמדע, ומופיע גם באתר המידע של אוניברסיטת בר-אילן בכתובת:

http://www1.biu.ac.il/parasha2
כתובת דוא"ל של הדף: dafshv@mail.biu.ac.il
ניתן לפנות לכתובת זו ולקבל את הדף מדי שבוע בדוא"ל. 

 הדף השבועי - אוניברסיטת בר אילן
יש לשמור על קדושת העלון
עורך: ד"ר צבי שמעון 

עורכת לשון: רחל הכהן שיף
�  על הולדת לוי (בר' כט:לד) רש"י מביא מדרש שכבר אז רמז ה' ששבט לוי יהיה שבט מיוחד לעבודת ה'.





2

