[image: image1.emf]







[image: image2.png]wiaw a7






[image: image3.png]- ® 000000 0 »

40000000

4000 0000

000000

000000
00000
sd0 0000

J00000




[image: image4.png]01aNPN 11 NIR? | 17N WTN? nb21p7an



[image: image5.png]


[image: image6.png]


bmch 
בס"ד

בס"ד
פרשת עקב, תשפ"ה, מספר 1631

הכיצד קיימו את מצוות הצדקה במדבר?

בעז שפיגל
במשך ארבעים השנים שהיו אבותינו במדבר, סיפק להם ה' מזון באופן ניסי, ואף שמר על בגדיהם ועל גופם, כפי שנאמר בפרשתנו (דב' ח:ג-ד): "וַיַּאֲכִלְךָ אֶת הַמָּן... שִׂמְלָתְךָ לֹא בָלְתָה מֵעָלֶיךָ וְרַגְלְךָ לֹא בָצֵקָה זֶה אַרְבָּעִים שָׁנָה". לאור זאת מתבקשת השאלה: האם קיימו ישראל את מצוות הצדקה במדבר, ואם כן, כיצד? שהרי עיקר מצוות הצדקה היא במתן מזון וכסות לעניים,
 ואולם לא היה בישראל דלות ומחסור באלו הדברים באותם הימים, שהרי הכול ניזונו מן המן, וגם בגדים וכלים היו לכולם בשפע, שהרי ממצרים יצאו ישראל עם "כְּלֵי כֶסֶף וּכְלֵי זָהָב וּשְׂמָלֹת" (שמ' יב:לה), כהבטחת ה' לאברהם (בר' טו:יד): "וְאַחֲרֵי כֵן יֵצְאוּ בִּרְכֻשׁ גָּדוֹל".
 זאת ועוד, לפי המסורת, לאחר קריעת ים סוף, זכו ישראל למנה נוספת של רכוש גדול, ואף גדולה יותר,
 כאשר פלט הים את האבנים הטובות והמרגליות שהיו על סוסי מצרים (תנחומא בובר, בשלח, טז). העושר המופלא הזה, שגם בוטא בתיאור הבא (בכורות ה ע"ב): "שאין לך כל אחד ואחד מישראל שלא היו עמו תשעים חמורים לובים טעונים מכספה וזהבה של מצרים" מחזיר אותנו לשאלה המתבקשת: האם היה אז מקום למצוות הצדקה? 
לשאלה הזו מצאנו התייחסות מגוונת בספרות חז"ל ובספרות התורנית, ולהלן יוצעו מספר תשובות:

(א) צדקה בלימוד מצוותה ודיניה – התייחסות קדומה לשאלה הנידונה כאן מצאנו בהקשר הפסוק "צִדְקַת ה' עָשָׂה וּמִשְׁפָּטָיו עִם יִשְׂרָאֵל" (דב' לג:כא), שלפי הספרי מתייחס למשה, וזה לשונו (ספרי וזאת הברכה, פיסקא שנה, מהד' פינקלשטיין, עמ' 419-418):
"צִדְקַת ה' עָשָׂה", וכי מה צדקה עשה משה בישראל? והלא כל ארבעים שנה שהיו ישראל במדבר באר עולה להן ומן יורד להם ושליו מצוי להם וענני כבוד מקיפות אותם! אלא שאמר: "כִּי יִהְיֶה בְךָ אֶבְיוֹן" (דב' טו:ז).
לפי הספרי, "צדקה" האמורה בפסוק הזה משמעה נתינה לעניים,
 ומכאן תהייתו והרי לא חסרו ישראל דבר במדבר. ותשובתו היא שמשה עורר את ישראל על מצווה זו ולימדה להם, וגם פעולה זו נחשבת "צדקה". אכן, אפשר לפרש תשובה זו של הספרי ביותר מאופן אחד; אפשר לפרש שפועל כאן העיקרון של "כל המעשה את חברו לדבר מצוה – מעלה עליו הכתוב כאילו עשאה" (סנהדרין צט ע"ב), ולפיו מי שגורם לאחרים לעשות צדקה נחשב לו שהוא עצמו עשה צדקה. ואפשר לפרש, שפועל כאן העיקרון של "כל העוסק בתורת חטאת כאילו הקריב חטאת, וכל העוסק בתורת אשם כאילו הקריב אשם" (מנחות קי ע"א). לאמור, קריאת הפסוקים ולימוד ההלכות של מצווה מסוימת, בהיעדר אפשרות לקיימה בפועל, נחשבת לעשייתה. ואם כן, מאחר שמשה למד ולימד את דיני המצווה הזו נחשב לו שקיימה. 
אמור מעתה, אף שדברי הספרי נאמרו במשה רבנו, הרי ששני האופנים שהובהרו כאן היו גם בידי שאר כל ישראל.
 שכן, את פסוקי הצדקה ודיניה יכולים היו ישראל ללמוד במדבר, כדרך שלמדו שם את שאר מצוות התורה, וגם היה בידם לזרז את בניהם ובנותיהם ושאר צאצאיהם לקיים מצוות צדקה בעתיד כאשר ייכנסו לארץ ויהיו בה אביונים. ובדרכים הללו זכו אפוא גם הם בקיום מצוות הצדקה. 

(ב) צדקה בלימוד תורה – לדברי הספרי הנזכר יש נוסח אחר, ובמקום התשובה שלעיל "אלא שאמר 'כִּי יִהְיֶה בְךָ אֶבְיוֹן", כך היא תשובת הספרי לפי נוסח הגר"א: "אלא שלימד תורה לישראל שנאמר: 'וּצְדָקָה תִּהְיֶה לָּנוּ כִּי נִשְׁמֹר לַעֲשׂוֹת וכו'" (דב' ו:כה). 
אמור מעתה: כשם שמשה קיים מצוות צדקה בלמדו תורה ומצוות לישראל, כך יכולים היו שאר כל ישראל ללמד זה את זה, ולבטח הגדולים את הקטנים, וגם אם לא היה בידם ללמד כמשה בידע ובהיקף, בכמות ובאיכות, הרי שכבר שנינו (אבות, פ"ו מ"ג): "הלומד מחבירו פרק אחד או הלכה אחת או פסוק אחד או דבור אחד, אפילו אות אחת, צריך לנהוג בו כבוד". ומן הסתם גם חזרה ושינון איש עם רעהו את אשר כבר למדו ממשה ומתלמידיו כלולה בצדקה זו.
 
ור"ד שפירא מדינוב כתב, שהצדקה שעשו ישראל הייתה בהשגות ובחידושים שלהם בתורה שלימדם משה, ובלשונו:
 
קיימו מצות צדקה במה שלמדו כל אחד לחבירו מה שהשיג בתורה כפי חלקו בתורה כפי מחצב נשמתו, כי יש ששים ריבוא פנים בתורה בפשט, וכן בדרש, וכן ברמז, וכן בסוד. ... שזה הגדולה שבצדקות אם אחד לומד לחבירו. 
בין כך ובין כך, הולמים כאן הדברים האמורים בתנא דבי אליהו (פרק כז): 
"הֲלוֹא פָרֹס לָרָעֵב לַחְמֶךָ", אין רעב אלא הרעב מן דברי תורה, ואין לחם אלא דברי תורה... מכאן אמרו: אם יש אדם שהוא מבין בדברי תורה יפרנס מתורתו גם כן לאחרים.
  
      (ג) צדקה במן – רבים כתבו שישראל במדבר קיימו מצוות צדקה בעניינים הקשורים למן, והוצעו לכך מגוון של אפשרויות. כך כתב רבנו בחיי על הפסוק "וַיִּלְקְטוּ אֹתוֹ בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר... וְחַם הַשֶּׁמֶשׁ וְנָמָס" (שמ' טז:כא): 
בקר שתי שעות, ובקר שתי שעות, הרי ארבע שעות,
 ומארבע שעות ואילך 'וְחַם הַשֶּׁמֶשׁ וְנָמָס' והיו חולקין בתורת צדקה אל כל מי שפשע ולא לקט בבקר.
 
ונראה מדבריו שהם מיעטו באכילתם ונתנו מהמן שלהם לאלו שלא לקטו.
 ויש לדון אם היה אפשר מתחילה ללקט מן המן שירד סביב למחנה עבור אלו שלא לקטו.

ולאור דברי הבבלי (יומא עה ע"א): "טעם כל המינין טעמו במן", ודברי המדרש (שמות רבה, כה, ג) "כל אחד מישראל טועם כל מה שהיה רוצה", מובא בשם בעל חידושי הרי"ם:
 "שהעשיר תאר לעני את הטעם של המאכלים הטובים". כלומר, מי שהיה עשיר במצרים לימד את מי שהיה עני במצרים, שלא הכיר סוגי מאכל רבים, על איזה טעם לחשוב בשעת אכילת המן. 
(ד) צדקה במאור פנים – כך הורה בימינו הרבי מליובאוויטש:
 "גם כאשר פוגשים יהודי שלא חסר לו דבר (הן בגשמיות והן ברוחניות), שייך עניין הצדקה עי"ז שמקבל את פניו בסבר פנים יפות". והוסיף שבאופן הזה היה עניין הצדקה אצל בני ישראל לאחר יציאת מצרים: "שקיימו את מצות הצדקה (לא ע"י נתינת ממון, כי אם) ע"י היחס לכל אחד ואחד בסבר פנים יפות". 
בהקשר הסבר זה, וגם בהקשר רוב היישובים שהוצעו כאן, ראוי לחתום בדבריו של בעל ספר החינוך (מצוה תעט, מצות צדקה): 
וכלל העניין שכל המהנה את חברו בין בממון בין במאכל או בשאר צרכיו או אפילו בדברים טובים דברים נחומים בכלל מצוות הצדקה היא.
 

הדף השבועי מופץ בסיוע קרן הנשיא

לתורה ולמדע, ומופיע גם באתר המידע של אוניברסיטת בר-אילן בכתובת:

http://www1.biu.ac.il/parasha2
כתובת דוא"ל של הדף: dafshv@mail.biu.ac.il
ניתן לפנות לכתובת זו ולקבל את הדף מדי שבוע בדוא"ל. 

[image: image7.png]wiaw a1



 הדף השבועי - אוניברסיטת בר אילן
יש לשמור על קדושת העלון
עורך: ד"ר צבי שמעון 

עורכת לשון: רחל הכהן שיף

* ד"ר בעז שפיגל מרצה בביה"ס ללימודי יסוד ביהדות, אוניברסיטת בר-אילן.


� 	וכדברי יש' נח:ז: "הֲלוֹא פָרֹס לָרָעֵב לַחְמֶךָ וַעֲנִיִּים מְרוּדִים תָּבִיא בָיִת כִּי תִרְאֶה עָרֹם וְכִסִּיתוֹ וּמִבְּשָׂרְךָ לֹא תִתְעַלָּם". וכבר יעקב אבינו, העמיד על שני הצרכים הבסיסים הללו, בברחו מפני עשו אחיו, בתפילתו לה' (בר' כח:כ): "וְנָתַן לִי לֶחֶם לֶאֱכֹל וּבֶגֶד לִלְבֹּשׁ" (ואלו השניים הם "הדבר ההכרחי", כלשון רבנו בחיי, בראשית שם: "שאי אפשר לו לאדם שיחיה בלעדיו"). ואף הקב"ה מעיד על עצמו (דב' י:יח): "וְאֹהֵב גֵּר לָתֶת לוֹ לֶחֶם וְשִׂמְלָה" – "והם כל צרכי האדם" (כלשון רמב"ן שם. ואולם עיינו בראשית רבה, ע, ה). 	


� 	מפשוטו של מקרא עולה שהבטחת ה' לאברהם התקיימה בבוקר היציאה ממצרים, וכן מפורש בספרות חז"ל (ברכות ט ע"א; שמות רבה, ג, יא; שם יד, ג, ועוד). ואולם, יש הסבורים שהבטחתו זו של ה' התקיימה מאוחר יותר (אבל לפני קריעת ים סוף), כאשר חנו ישראל אצל בעל צפון, ולקחו את האוצרות שהטמין שם יוסף. ראו: ילקוט שמעוני, לך לך, רמז, עז; ושם בשלח, רמז רל (בשם מדרש אבכיר). וראו מה שהסביר בזה ר"מ הכהן (מחכמי צפת, מאות ט"ז-י"ז), שפתי כהן, פרשת בשלח, על הפסוק "וישובו ויחנו לפני פי החירות".  	  


� 	כך אמרו במכילתא דר"י (מסכתא דפסחא פרשה יג): "שביזת הים גדולה מביזת מצרים" (וכן במדרשים נוספים, כמו: שיר השירים רבה, א, יא; תנחומא בא, ח). ובגלל השלל הרב הזה שאספו ישראל, התורה מספרת (שמ' טו:כב): "וַיַּסַּע מֹשֶׁה אֶת יִשְׂרָאֵל מִיַּם סוּף", ודוק: "ויסע משה", לפי ש"הוצרך להסיען בעל כרחם" (כלשון רש"י, שמות שם, עפ"י מכילתא דר"י). 


� 	ואכן, רבים נקטו שבמדבר לא היה מקום לקיום מצוות הצדקה, לפי שכולם היו עשירים. ראו למשל: הגהות ר"י עמדין, ב"ב ט ע"ב, תוס' ד"ה גדול, והספרות המופיעה אצל: רד"י ווייס, מגדים חדשים, דברים, ירושלים תשע"ו, עמ' תתו-תתי, ועיינו עוד שם להרחבות בכל העניין הזה. 


� 	למונח "צדקה" במקרא יש מגוון משמעויות. ואולם, בספרות חז"ל מילה זו מציינת בדרך כלל נתינה לעניים, ובמשמעות זו פירשו החכמים פסוקים מקראיים שבהם מופיעה המילה "צדקה". על המונח הזה ומשמעיו, ראו: יעל וילפנד בן-שלום, גלגל הוא והוא עובר על הכל, עוני וצדקה בעיני חכמי ישראל, ירושלים 2017, עמ' 61-52. 


� 	וייתכן גם אופן שלישי, לפי הקביעה שהמקבל על עצמו בלב שלם ובנפש חפצה לקיים מצווה, נחשב לו שעשאה כבר בשעת קבלתו זו. ראו: פירוש רבנו יונה למסכת אבות, פ"ג מט"ו, וגם ספרו: שערי תשובה, שער שני, אות י. ואם כן, אפשר שזו הצדקה שעשה משה, ובדומה לו גם שאר ישראל במדבר. לאמור, הם קיבלו על עצמם לקיים צדקה בעתיד כאשר יהיה בה צורך, ובקבלה זו מעלים עליהם בשמיים כאילו עשו צדקה. 


� 	ראו: עירובין נד ע"ב "כיצד סדר משנה" (על אופן הלימוד במדבר), ומה שכתב הרמב"ם, בתחילת הקדמתו למשנה.  


� 	צמח דוד על התורה, ניו יורק תשי"ג, פרשת בשלח, עמ' לז, עה"פ 'והמן כזרע גד', והוסיף וחתם: "כי הת"ח העניים אשר אין בידיהם ליתן צדקה יכולים לקיים מצות צדקה בלימוד התורה". 


� 	דברי תנא דבי אליהו אלו הובאו בביאור הגר"א, שלחן ערוך, יורה דעה, סי' רמה, ס"ק ה, כאחד המקורות למצוות לימוד תורה לאחרים (וראו: רא"מ אבידן, אהבת צדקה, ירושלים תשס"ה, עמ' קצד והערה 367). ורבים העמידו על מעלת המלמד תורה לאחרים (גם על חשבון זמנו ולימודו שלו) וכן הדגישו את חשיבות הצדקה ברוחניות בכלל. ראו לדוגמה: ר"מ שטרנבוך, אש קודש, ירושלים תשע"ה, עמ' מט-נא; ר"מ טודרוס זילבר, מטר השמים, ברוקלין תשנ"ז, עמ' תו-תיג.  


� כך מובא בבבלי ברכות כז ע"א; ירושלמי ברכות, פ"ד ה"א, ובמכילתא דר"י: "וחם השמש ונמס – בארבע שעות".  


� לפי חז"ל מיקום ירידת המן מדי בוקר היה משתנה בהתאם לרמתו הרוחנית של האדם, וכך אמרו (יומא עה ע"א): "צדיקים ירד על פתח בתיהם, בינונים יצאו ולקטו, רשעים שטו ולקטו". ולאור זאת יש שהציע שאם היה מי שהתבייש ללכת להביא את המן מרחוק, לפי שבזה יראו שאינו צדיק, הרי "מי שהיה מקרב את המן אצל פתחו עשה גמ"ח". ראו: רצ"ה הכהן קאהן, נחלי צבי, ברוקלין תשע"ה, ח"ב, פרשת עקב, עמ' תתרא, הערה כח (ע"ד הלצה).       


� ומותר היה לתת מכמות המן האישית ("עומר לגולגולת") לאחר מישראל שיאכלו. ראו: ר"ח קניבסקי, טעמא דקרא, ב"ב תשע"ג, בשלח, עמ' פא, שהסיק כן מלשון הירושלמי (מעשר שני, פ"א ה"א): "המן ניתן במתנה", ועע"ש.  


� ראו בעניין הזה: ר"א פאלי, דגן שמים, מהד' בני ברק תשפ"ב, סימן ח, עמ' נב.


� חידושי הרי"מ על התורה, לרי"מ אלתר מגור, ירושלים תשכ"ה, פרשת בשלח, עמ' צד, ושם נקט שקיימו "מצות גמ"ח". אבל, רבים כתבו שהיה בכך צדקה. ראו למשל: רק"א פרנקל, באהלי צדיקים, ת"א תשכ"ז, עמ' 122 (משם ר"י מוורקא); ר' בן ציון הלברשטאם, קדושת ציון, ברוקלין תשכ"ז, האזינו, עמ' רלו (בשם אביו, מהר"ש מבאבוב).     


� תורת מנחם, לרמ"מ שניאורסון, שנת תשד"מ, חלק ג', ברוקלין תש"ן, עמ' 1885. 


� יש שהעירו שצדקה היא דווקא בממון ואילו שאר כל פעולות העזרה והסיוע לזולת וההטבה עימו מוגדרות "חסד". וזאת עפ"י האמור בסוכה מט ע"ב (ובדומה בירושלמי פאה, פ"א ה"א): "צדקה בממונו, גמילות חסדים בין בגופו בין בממונו". ואולם, כבר כתב רי"מ הכהן בפתיחה לחיבורו אהבת חסד: "וידוע שהחסד הוא גם כן בכלל צדקה וגדול ממנה", וכדבריו עולה מרוב היישובים שהוצעו כאן, שהרי נקטו שישראל קיימו צדקה במדבר לא באמצעות ממונם אלא באופנים אחרים. 





2

