
bmch   
 
 
 

 בס"ד

 בס"ד 
1633, מספר התשפ" ,שופטים פרשת

 

 

 בזכות המחלוקת והיציבות    –פרשת שופטים  
 דניאל שמואלי 

 
הנוהגים  הממלכתיים  ההנהגה  בסדרי  עוסקת  פרשתנו 
מערכת   הקמת  על  ומצווה  לארץ,  הכניסה  לקראת 

אכיפה:   מערכת  שלצידה  פְטִים " שיפוטית  טְרִים  שֹׁ  וְשֹׁ
ן  יך  בְכָל  לְך  תִתֶּ ת  וְשָפְטו ...  שְעָרֶּ ט  הָעָם  אֶּ ק  מִשְפַּ דֶּ   " צֶּ

כי   ההבנה  יסוד  על  נאמרים  אלה  דברים  טז:יח(.  )דב' 
מבצע   כוח  דרוש  אפקטיבית  משפטית   –למערכת 

היתר   בין  עוסקת  הפרשה  המשפט.  אכיפת  מערכת 
יש   וקוסמים.  כשפים  מעשי  ובאיסור  המלוכה  במוסד 

 עניין רב בנושאים אלה ואפילו קשר בין הדברים. 
וכך  שופט".  אין  שוטר,  אין  "אם  האמירה:  ידועה 

   1הרמב"ם:פסק  
ושוטרים   מצות עשה של תורה למנות שופטים 
שנאמר:  ופלך,  פלך  ובכל  ומדינה  מדינה  בכל 

פְטִים" ן וְשֹׁטְרִים שֹׁ יך בְכָל לְך תִתֶּ ". שופטים שְעָרֶּ
אלו הדיינים הקבועים בבית הדין ובעלי דינים    –

שוטרים   לפניהם.  מקל    –באים  בעלי  אלו 
המסבבין   הדיינים  לפני  עומדים  והם  ורצועה 
בשוקים וברחובות ועל החנויות לתקן השערים  
והמידות ולהכות כל מעוות, וכל מעשיהם על פי  
הדיינים, וכל שיראו בו עיוות דבר מביאין אותו  

 לבית הדין ודנין אותו כפי רשעו.  
לכאורה הדברים פשוטים ושכיחים במציאות מאז ועד  
ימינו אלה. אנו רגילים בשוטרים ובשופטים ומתקשים  

 להבין איך אפשר בלעדיהם.  
היית ישראל  עם  שידע  המשפט  בנויה    המערכת 

משלה.  סמכויות  מערכת  כשלכל  היררכי,  במבנה 
עשרים   של  שלושה,  של  דין  בתי  כללה  המערכת 

עיר   בכל  דייניםושלושה  ואחד  שבעים    שהם   ושל 
ו  הבית,  בהר  היה   מושבו  שמקום  הוא  "הסנהדרין" 

אחרון  וכפוסק  הגדול  הדין  כבית  כלל   שימש  של 
הדין    2ישראל. בתי  הם  אלו  היום  זה  לכל  המקבילה 

 
קטן    דבר"   מחבר הספר  ,עו"ד דניאל שמואלי, פתח תקווה  *  

 ."הגות ומחשבה בפרשת השבוע ,בגדול
 הלכות סנהדרין פרק א הלכה א.   ,משנה תורה       1
מסכת סנהדרין פרק א על סוגי בתי הדין,   ,במשנה  נועיי     2

יז פרק  הדין -ח: ובפרשתנו  בית  של  ההכרעה  כוח  על  יב 
 הגדול. 

הגדול  הדין  ובית  שלושה  של  האזוריים  הרבניים 
 בירושלים.

מערכת   של  הקמתה  מעצם  החשוב  הלימוד  מהו 
"לעשות משפט נאמר, כלשון הכתוב:    זו? כולנו כאחד

  צדק". אמירה זו נכונה עד כמה שידו של הצדק האנושי 
כי חברה   להבין  גם  יכולים  וכולנו  ללא מערכת מגעת, 

דיקטטורית,  שיפוטית אם  ובין  דמוקרטית  אם  בין   ,
   3אינה יכולה להתקיים, שאם לא כן תהיה אנרכיה.

מצויה   שכזו  במערכת  הצורך  .  המחלוקתביסוד 
המשפט  מערכת  הייתה  מחלוקת  שבלעדי  ייתכן 
מיותרת, אך מחלוקת ללא מנגנון של סדר והכרעה היא  

 הרת אסון.
 4חלק מהטבע האנושי   –המחלוקת  

היא   מחלוקת  האנושי.  שבטבע  עניין  היא  מחלוקת 
האדם  בני  בידי  המסורה  הבחירה  של  ישירה  תוצאה 
על   ציוותה  שהתורה  העובדה  בניהם.  השוני  ובשל 
הקמת מערכת ליבון ופתרון חילוקי דעות היא ההוכחה  
חלק   היא  הדעות  בחילוקי  הטעונה  המציאות  כי  לכך, 

 מההוויה ומתהליך הבריאה.  
את  היתר,  בין  מאפשרת,  החופשית  הבחירה 
כפי הנאמר  לאו,  בדרך התורה אם  ללכת  הבחירה אם 

לפרשתנו:   הקודמת  ראה,  כִי רְאֵה"בפרשת  תֵן אָנֹׁ  נֹׁ
יּוֹׁם לִפְנֵיכֶּם יא:כו(. אף דרכם של   "וקְלָלָה בְרָכָה הַּ )דב' 

אלה ההולכים בדרך אינה סוגה בשושנים; הם נתקלים  
הדרך   היא  מה  בשאלה  העוסקות  לרוב  במחלוקות 

 הנכונה או מה היא ההליכה הנכונה שבה יש לבחור.
מחלוקות היו תמיד וכנראה לא יפסקו לעולם. הן 
חלק מהמציאות של חיינו, ולצד התועלת שבהן יש בהן  
אלא  קיומן,  בעצם  לא  קטנים.  לא  חסרונות 

 בהתייחסות השגויה אליהן. 
דעות   חילוקי  של  במציאות  המצוי  הקושי  עיקר 
הדעה   היא  דעתם  כי  סבורים  דעה  שבעלי  בכך,  הוא 
היא   הטוב  במקרה  אחרת,  דעה  וכל  הצודקת  היחידה 

 
משנה מסכת אבות פרק ג משנה ב: "אלמלא מוראה ]של      3

 מלכות[ איש את רעהו חיים בלעו". 
קורח  נועיי   4 בפרשת  נושא    .גם  על  בהרחבה  דובר  שם 

 כאן ענייננו בעיקר בדרך הכרעת המחלוקת. והמחלוקת,  



  

2 

בטלה, ובמקרה הגרוע היא עולה כדי כפירה. שכיחותה  
של מציאות כזו, שבה כל אחד נותן בכורה לדעתו ולא  
האחר,  של  לדעותיו  הקיום  מרחב  את  מוצא  תמיד 
וחורבן  לשנאת אחים  עד  גדולה,  סכנה  בחובה  טומנת 

 5)בית המקדש(, הרג, מלחמות וסכנה קיומית.
 הכרעה אף במחיר הצדק   –הפתרון  

כאמור, המחלוקת כשלעצמה היא מציאות ברוכה שאין  
להתכחש לה, ואפילו יש לברך עליה, שכן בזכותה חיינו  
איתה.   להתמודד  כיצד  לדעת  שיש  אלא  מגוונים, 
בהקשר של פרשתנו, הדרך להתמודדות היא באמצעות  
כדוגמת  כולם,  על  מקובל  שיהיה  הכרעה  מנגנון 
ולקבוע   הדעות  בין  להכריע  היה  שתפקידו  הסנהדרין, 

 דרך אחת. 
לטקסט   מאלפת  דוגמה  הוא  בגמרא  הדעות  מגוון 
ודרך   ליבונן  מחלוקות,  של  בקיומן  המתאפיין 
הכרעה   מנגנון  בלעדי  אליהן.  הראויה  ההתייחסות 
לעולם.   תיוותר המחלוקת  על הקהילה,  שיהיה מקובל 
שמאי.  ובית  הלל  בית  בין  במחלוקת  היה  למשל,  כך, 
לרבות  רבים,  בתחומים  חלוקים  היו  אלה  מדרש  בתי 
הלל  בית  מניין  רוב  להכריע;  רוב  איזה  פי  על  בשאלה 

את השאלה הזו עצמה    6או רוב חכמה של בית שמאי.
רוב   דרוש  הרי  כי  רוב,  פי  על  להכריע  היה  אפשר  אי 
להכרעה והשאלה היא באיזה רוב, עד שיצאה בת קול  

 7ואמרה: שהלכה כבית הלל.
היית  ההלכתית  ההנחה  לסנהדרין,    הובחזרה 

שמותר לחשוב אחרת מהסנהדרין, אך חובה לנהוג על  
הם  אם  וגם  הסנהדרין,  חכמי  של  פיהם  מוצא  פי 
טועים, עדיפה טעותם על פני פילוגים ומנהגים שונים.  

לאמור ציות  מנגנון  נקבע  כך  ל" :  משום  רָה  פִי  עַּ תוֹׁ  הַּ
ר רוך  אֲשֶּ ל יוֹׁ מִשְפָט וְעַּ ר הַּ אמְרו אֲשֶּ ה  לְך יֹׁ עֲשֶּ  לֹא תַּ
דָבָר מִן תָסור ר הַּ גִידו אֲשֶּ אל יָמִין  לְך יַּ " )דב' יז:יא(.  ושְמֹׁ
על אתר: "אפילו אומר לך על ימין  בפירושו  כתב    רש"י

שהוא שמאל, ועל שמאל שהוא ימין, וכל שכן כשאומר  
ועל  לך, ימין  ימין  שמאל".  על  שאפילו   שמאל  כלומר, 

אם הם טועים, עדיף ללכת אחרי טעותם מאשר לחלוק 
 8עליהם, ולא שיעשו כל אחד לפי דעתו.

 
 אגרות  בספר ל"זצ קוק הכהן  יצחק אברהם הרב כותב כך   5

 היא אם למפלגה הוא  רע  סימן : "יח אגרת, ה " הראי 
 וכל  החכמה כל של, חיים מקור הוא עמה שרק חושבת
 צבי  נפתלי  הרב". רוח  ורעות הבל הכל זולתה וכל, היושר
 ה בהקדמ) "דבר העמק" בספרוכתב  ( ב"הנצי ) ברלין 

 חשדו  זה את זה בםי שבל חנם שנאת מפני " (: לבראשית
 צדוקי  שהוא' ה ביראת כדעתם שלא שנוהג שראו מי  את

 הפלגה  בדרך דמים שפיכות לידי ז"עי  ובא . ואפיקורס
 צדוק היה ז"וע. הבית שחרב עד שבעולם הרעות ולכל
 אלא  ,כאלו צדיקים סובל ואינו הוא ישר ה "שהקב. הדין 

 ולא  עולם בהליכות גם הישר  בדרך שהולכים באופן 
 חרבן  גורם דזה שמים לשם שהוא גב על אף ,בעקמימות

 . שם 'ועי " הארץ ישוב והריסות הבריאה
 א. "מסכת יבמות יד ע  ,תלמוד בבלי   ראו    6
 ב."שם יג ע    7
ה תצו: "משרשי המצוה לפי ווכך כתב ספר החינוך במצו    8

מזה זה  חלוקין  האדם  בני  לעולם    , שדעות  ישתוו  לא 
ויודע אדון הכ ל ברוך הוא שאילו  והרבה דעות בדברים, 

ואחד   אחד  כל  ביד  מסורה  התורה  כתובי  כוונת  תהיה 
מבני אדם איש איש כפי שכלו, יפרש כל אחד מהם דברי  

חשוב   הצדק,  על  עדיף  בהכרעה  הצורך  ואם 
כדי  האפשר,  ככל  ומלומדים  ישרים  יהיו  שהפוסקים 
בצדק.   פגיעה  של  האפשרות  את  שניתן  ככל  למזער 
אפילו  הכול,  ולדעת  ללמוד  הדיינים  נדרשו  כך  לשם 
ישראל  לעם  שאסור  עניינים  כלומר  מכשפים,  ענייני 
הלכה   לפסוק  אפשרות  שתהיה  כדי  בפועל,  לעשותם 

הכהן   מרן הרב אברהם יצחקבהקשר זה אמר    9למעשה.
כי אחד העיכובים להקמת סנהדרין בימינו הוא    10קוק, 

יש  מכאן  כישוף.  בהלכות  הבקיאים  חכמים  לנו  שאין 
ללמוד את חשיבות הלימוד, אפילו את הלכות הגויים,  

 כדי לדעת דרכי התמודדות מולם.
אינו   אך  צדק,  על  עדיף  בהכרעה  הצורך  אומנם 
צודקת.  לתוצאה  מקרה  בכל  להגיע  הצורך  את  מבטל 
חובה לשפוט משפט צדק, אך משנפסק הדין יש לקיימו  

 ולא להרהר אחרי מידת צדקתו.
 
 
 

 
 מופץ בסיוע קרן הנשיא  הדף השבועי
 ומופיע גם באתר המידע שללתורה ולמדע, 

 :בכתובת אילן-אוניברסיטת בר
http://www1.biu.ac.il/parasha2 

 dafshv@mail.biu.ac.il ל של הדף:"כתובת דוא
ניתן לפנות לכתובת זו ולקבל את הדף מדי שבוע  

 בדוא"ל.  
 בר אילן אוניברסיטת -הדף השבועי   

 יש לשמור על קדושת העלון 
 
 

 עורך: ד"ר צבי שמעון  
ף רחל הכהן שי : עורכת לשון 

 
וירבה המחלוקת בישראל במשמעות    ,התורה כפי סברתו

אלקינו   כן  על  תורות...  ככמה  התורה  ותעשה  המצוות, 
שהוא אדון כל החכמות השלים תורתנו תורת אמת עם  

תי  י המצוה הזאת שצונו להתנהג בה על פי הפירוש האמ
דור   ובכל  השלום.  עליהם  הקדמונים  לחכמינו  המקובל 

שק הנמצאים  החכמים  אל  שנשמע  כן  גם  בלו  י ודור 
בימים  יגיעות  כמה  ויגעו  מספריהם  מים  ושתו  דבריהם 
ועם   דעותיהם,  ופליאות  מליהם  עומק  להבין  ובלילות 
התורה בידיעת  האמת  דרך  אל  נכוין  הזאת    . ההסכמה 

לא    ,אם נתפתה אחר מחשבותינו ועניות דעתנו  ,וזולת זה
  ה המצוונצלח לכל. ועל דרך האמת והשבח הגדול בזאת  

לברכה   זכרונם  כאן )אמרו  ימין   (ספרי  ממנו  תסור  לא 
ועל   שמאל  שהוא  ימין  על  לך  יאמרו  אפילו  ושמאל, 
שאפילו   כלומר  ממצותם,  תסור  לא  ימין  שהוא  שמאל 
לנו  ראוי  אין  הדברים  מן  אחד  בדבר  טועים  הם  יהיו 
טעות   לסבול  וטוב  כטעותם,  נעשה  אבל  עליהם  לחלוק 

הכ ויהיו  ולא  ואחד  תמיד,  הטוב  דעתם  תחת  מסורים  ל 
שבזה יהיה חורבן הדת   ,שיעשה כל אחד ואחד כפי דעתו

נים אלה  י וחלוק לב העם והפסד האומה לגמרי. ומפני עני 
כן   גם  ונצטוו  ישראל,  חכמי  אל  התורה  כוונת  נמסרה 
לכת   כפופה  החכמים  מן  מועטת  כת  לעולם  שיהיו 
במצות   שם  שכתבתי  וכמו  הזה,  השורש  מן  המרובין 

 להטות אחרי רבים. 
 א ורש"י שם.  "בבלי סנהדרין יז ע   9

 חלק ב אגרת תב עמוד נט.  ה" ראי ה אגרות    10

http://www1.biu.ac.il/parasha2
mailto:dafshv@mail.biu.ac.il
https://www.facebook.com/DafShevui/?hc_ref=SEARCH&fref=nf


  

3 

 


